
 

Table des matiÈres 
 

La Terre pure d’Amitābha 
 

Tome II 
 

PRÉFACE DE LHATSÉ TULKU RINPOCHÉ  .................................................... 1 

INTRODUCTION DU TRADUCTEUR  ........................................................... 3 

 
- PREMIÈRE PARTIE - 

Prière pour renaître à Sukhāvatī ................................................... 09 
De Karma Chakmé 

 
- DEUXIÈME PARTIE - 

Le Soleil qui Éclaire la Voie de la Délivrance .......................... 27 
Commentaire de Lala Sönam Chödrup 

Versets d’offrande et promesses  .................................................... 29 

CHAPITRE I  

Présentation des prérequis nécessaires  
à l’enseignement du Dharma  ........................................................... 32 

 1. La manière d’écouter le Dharma ............................................................ 32 

  1.1. Phase préparatoire : l’excellent esprit d’éveil qui permet  
  aux moyens habiles d’embrasser les racines de bien ............................... 34 

   1.2. Phase principale : l’excellente absence de point de référence  
   qui permet à la vertu de ne pas être détruite par les circonstances .......... 37 

  1.3. Phase conclusive : l’excellente dédicace qui amplifie la vertu ............. 45 

CHAPITRE II  

Explication du sujet étudié  .............................................................. 48 

 1. Incitation à pratiquer avec enthousiasme ............................................... 48 

 2. Explication de la prière d’aspiration proprement dite ............................ 49 

 3. Exposé détaillé expliquant l’établissement des quatre causes  
 pour renaître à Sukhāvatī ............................................................................ 49 



 

 

  3.1. Première cause : visualisation du champ de mérites  
  comme support [d’accumulation] ............................................................ 50 

   3.1.1. Contemplation des aspects de la Terre pure, demeure  
   [du bouddha Amitābha et de son entourage]  ........................................ 50 

   3.1.2. Contemplation du bouddha et de son entourage demeurant  
   demeurant [à Sukhāvatī] ........................................................................ 52
    3.1.2.1. Contemplation des caractéristiques du Corps  
    de la déité centrale .............................................................................. 52 

    3.1.2.2. Contemplation des qualités de l’Esprit  
    [du bouddha Amitābha]  ..................................................................... 54 

    3.1.2.3. Contemplation de l’entourage immédiat ............................... 54 

    3.1.2.4. Contemplation du reste de l’entourage .................................. 56 

  3.2. Deuxième cause : accumulation de mérites et purification 
  des obscurcissements  .............................................................................. 59 

   3.2.1. La branche des prosternations, antidote à l’orgueil  .................... 60 

    3.2.1.1. Enseignement abrégé  ............................................................ 60 

    3.2.1.2. Exposé détaillé  ...................................................................... 61 

     3.2.1.2.1. Contemplation des différentes caractéristiques  
     [du bouddha] et [nature de l’] hommage  ......................................... 61 

     3.2.1.2.2. Réflexion sur les bienfaits d’appréhender les catactéristiques  
     [du bouddha] et [manière de lui] rendre hommage  ......................... 68 

   3.2.2. La branche des offrandes, antidote à l’avarice et à 
   l’attachement  ........................................................................................ 77 

    3.2.2.1. Les offrandes matérielles  ...................................................... 77 

    3.2.2.2. Les offrandes imaginées  ....................................................... 78 

    3.2.2.3. Les offrandes présentes depuis toujours  ............................... 81 

   3.2.3. La confession des actes négatifs, antidote à l’opacité 
   mentale  ............................................................................................... 100 

    3.2.3.1. La force de la mise en application des antidotes  ................ 100 

     3.2.3.1.1. Confession des fautes liées aux dix actes contraires  
     à la vertu  ........................................................................................ 100 

      3.2.3.1.1.1. Les trois non-vertus du corps  .................................. 101 

      3.2.3.1.1.1.1. Ôter la vie  ............................................................. 101 

       3.2.3.1.1.1.2. Prendre ce qui n’a pas été donné  ........................ 111 

       3.2.3.1.1.1.3. Se conduire de manière impure  .......................... 120 



 

 

      3.2.3.1.1.2. Les quatre non-vertus de la parole  .......................... 123 

       3.2.3.1.1.2.1. Le mensonge  ...................................................... 123 

       3.2.3.1.1.2.2. Les paroles de discorde  ...................................... 126 

       3.2.3.1.1.2.3. Les mots blessants  ............................................. 129 

       3.2.3.1.1.2.4. Le bavardage futile ............................................. 140 

      3.2.3.1.1.3. Les trois non-vertus de l’esprit  ................................ 142 

       3.2.3.1.1.3.1. La convoitise  ...................................................... 142 

       3.2.3.1.1.3.2. La malveillance  .................................................. 144 

       3.2.3.1.1.3.3. Les croyances fallacieuses  ................................. 147 

     3.2.3.1.2. Confession des cinq crimes à rétribution immédiate 
     aux conséquences extrêmement graves ................................................ 153 

     3.2.3.1.3. Confession des méfaits presque similaires  
     aux cinq crimes à rétribution immédiate ........................................... 160 

     3.2.3.1.4. Confession des méfaits accumulant le mauvais  
     karma de l’abandon de la Doctrine .................................................... 166 

     3.2.3.1.5. Confession du méfait consistant à diffamer  
     un bodhisattva ....................................................................................... 171 

     3.2.3.1.6. Confession du méfait consistant à  
     entretenir de mauvaises croyances ..................................................... 177 

     3.2.3.1.7. Confession des méfaits relatifs aux chutes  
     liées à un vœu ....................................................................................... 182 

      3.2.3.1.7.1. Confession des chutes liées aux vœux  
      de délivrance individuelle ........................................................... 182 

      3.2.3.1.7.2. Confession des chutes liées à l’esprit d’éveil ........... 183 

      3.2.3.1.7.3. Confession de la dégradation des samayas  
      dans les mantras secrets ............................................................... 185 

      3.2.3.1.7.4. Confession de la non-reconnaissance des  
      méfaits par nature .............................................................................. 187 

      3.2.3.1.7.5. Confession des chutes liées aux vœux  
      pris en toute connaissance de cause ................................................ 192 

    3.2.3.2. La force du rejet  .................................................................. 194 

    3.2.3.3. La force de la réparation  ..................................................... 195 

    3.2.3.4. La force du support  ............................................................. 195 

   3.2.4. La branche de la réjouissance, antidote à la jalousie  ............... 198 

 



 

 

    3.2.4.1. Enseignement sur les bienfaits de l’abandon  
    de la jalousie  .................................................................................... 198 

    3.2.4.2. Se réjouir des vertus conditionnées  .................................... 199 

    3.2.4.3. Se réjouir des vertus du Grand Véhicule  ............................ 200 

    3.2.4.4. Enseignement sur les dix vertus spéciales  
    (protéger la vie, etc.) ......................................................................... 201 

     3.2.4.4.1. Les trois vertus liées au corps ........................................... 201 

     3.2.4.4.2. Les quatre vertus liées à la parole ..................................... 206 

     3.2.4.4.3. Les trois vertus liées à l’esprit ........................................... 207 

   3.2.5. La branche de la requête pour que tourne la roue  
   du Dharma, antidote à l’abandon de la Doctrine ................................. 209 

   3.2.6. La branche de la requête pour ne pas passer  
   en nirvāṇa, antidote aux croyances fallacieuses .................................. 210 

   3.2.7. La branche de la dédicace, antidote au scepticisme ........................ 210 

    3.2.7.1. La dédicace orientée vers le bien ultime pour  
    que tous les êtres atteignent l’éveil  .................................................. 210 

    3.2.7.2. Les prières d’aspiration formant la cause  
    pour que se réalise le bien temporel d’autrui .................................... 211 

  3.3. Troisième cause : l’esprit d’éveil comme soutien  
  pour l’illumination suprême  .................................................................. 215 

  3.4. Quatrième cause : les conditions secondaires constituées  
  des pures prières d’aspiration et de la dédicace de toutes les racines  
  de bien pour une renaissance à Sukhāvatī de soi-même et d’autrui ........... 217 

   3.4.1. Aspirer à rencontrer Amitābha au moment de la mort .............. 217 

   3.4.2. Aspirer à trancher l’attachement au saṃsāra qui  
   bloque la renaissance à Sukhāvatī après la mort ................................. 221 

    3.4.2.1. Réflexion sur les souffrances liées aux nombreux 
    actes nuisibles ................................................................................... 221 

    3.4.2.2. Présentation des souffrances particulières  
    des dieux et des hommes .................................................................. 225 

    3.4.2.3. La manière de rejoindre Sukhāvatī après avoir  
    tranché l’attachement ........................................................................ 233 

   3.4.3. Aspirer à acquérir les qualités une fois la Terre pure atteinte  ....... 233 

 

 



 

 

   3.4.4. Aspirer à rencontrer de nombreux bouddhas et bodhisattvas 
   des autres Terres pures et à obtenir d’eux la Doctrine, 
   en demeurant soi-même à Sukhāvatī ................................................... 237 

   3.4.5. Aspirer à se rendre dans d’autres champs purs ......................... 237 

   3.4.6. Aspirer à discipliner les êtres dans les champs impurs ................ 238 

   3.4.7. Aspirer à créer mentalement l’agencement  
   de la Terre pure ................................................................................... 243 

    3.4.7.1. Exposé général ..................................................................... 243 

    3.4.7.2. Les qualités du sol de ce monde parfaitement pur ............... 243 

    3.4.7.3. Les qualités des arbres ......................................................... 244 

    3.4.7.4. Les qualités des fleurs et des lotus ....................................... 244 

    3.4.7.5. Les qualités des êtres qui y vivent ....................................... 245 

    3.4.7.6. Contempler les principales qualités de la  
    Terre pure et aspirer à servir et détenir les enseignements ................... 247 

Brève conclusion expliquant les bienfaits acquis  
en gardant à l’esprit les caractérisques du bouddha ....... 251 
Paroles de vérité favorisant la réalisation de la prière 
d’aspiration et bénédictions par la dhāraṆī-mantra ........ 257 

COLOPHON ................................................................................................. 265 

ANNEXE : version tibétaine de la prière pour renaître à Sukhāvatī .................... 265 

 
 
 

 

 

 

 


